
ẢNH HƯỞNG TRIẾT HỌC HY-LA TRÊN THẦN HỌC KITÔ GIÁO SƠ KHAI 

Joseph Tân Nguyễn OFM 

Lịch sử tư tưởng phương Tây đã được định hình sâu 

sắc bởi sự tương tác giữa hai truyền thống nền tảng: 

cuộc truy tầm sophia của triết học Hy Lạp cổ đại, và 

các truyền thống đức tin của Do Thái giáo và Kitô 

giáo, vốn đặt nền tảng trên mạc khải thần linh. Dù 

khác biệt về phương pháp và nền tảng nhận thức, hai 

truyền thống này thường xuyên giao thoa, ảnh 

hưởng lẫn nhau và cùng phát triển song song, tạo nên một cuộc đối thoại phong phú, đôi khi căng 

thẳng. Như Étienne Gilson nhận định: “Lịch sử triết học ở phương Tây không thể tách rời khỏi lịch sử 

thần học, bởi trong các thế kỷ Kitô giáo, triết học chưa bao giờ tồn tại biệt lập.”1 Việc hiểu mối quan hệ 

này đòi hỏi xem xét các điểm tương đồng, những khoảnh khắc gặp gỡ và sự song hành của chúng.  

Cuộc truy tầm Sophia 

Ngay từ khởi nguyên, triết học Hy Lạp đã hướng đến việc nắm bắt những nguyên lý tối hậu của 

thực tại. Triết học Hy Lạp cổ đại khởi phát từ một khát vọng sâu xa và bền bỉ hướng đến sophia – 

minh triết. Khát vọng này định hình bản sắc của philosophos (người yêu mến khôn ngoan) không 

chỉ như một hoạt động trí tuệ, mà còn như một lối sống toàn diện. Dù khởi đầu bằng việc tách khỏi 

truyền thống thần thoại, triết học vẫn chia sẻ với tôn giáo mối quan tâm nền tảng: truy vấn về thực 

tại tối hậu – Thiên Chúa, vũ trụ, con người – và khả năng con người nhận thức những thực tại ấy. 

Sự khác biệt cốt yếu nằm ở phương pháp: tôn giáo tìm câu trả lời qua mạc khải và nghi lễ; triết 

học tìm đến chân lý qua lý trí và tra vấn phê phán. 

Truyền thống triết học từ lâu đã quan tâm đến các vấn đề tôn giáo (Thiên Chúa, linh hồn), trong 

khi các tôn giáo lớn tại phương Tây lại tiếp thu nhiều khái niệm triết học và phương pháp tra vấn 

lý tính, biến chúng thành công cụ nhận thức nội tại của mình. Triết học Hy Lạp cho rằng Hữu thể 

Tối cao là Nguyên lý Đệ nhất bất biến, là Chân lý tuyệt đối. Từ đó triết học phương Tây dần thiết 

lập mô hình nhị nguyên thân xác – linh hồn. Triết học cung cấp nhiều luận chứng về trật tự và tính 

hữu lý của thế giới để suy luận về một Trí tuệ thiết kế hay một 

Nguyên nhân vận hành vũ trụ. Triết học cũng khai triển các mô 

hình lý thuyết về thế giới hoặc cấu trúc của chủ thể nhận thức, 

qua đó giải thích mối liên hệ với thần linh. Plato đưa ra khái niệm 

tri kiến trí tuệ – linh hồn chiêm ngắm thực tại thần linh bằng “con 

mắt của tâm trí” vốn được dung nhập vào truyền thống tôn giáo 

phương Tây.  

 
1 Étienne Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 1936, tr. 3. 



Cả ba triết gia Hy Lạp cổ đại—Plato, Aristotle và Plotinus—đều suy tư về Thượng Đế, linh hồn 

và bản chất vũ trụ. Truyền thống triết học này đóng góp cho tôn giáo phương Tây những khái niệm 

then chốt như phương pháp tra vấn phê phán kiểu Socrates và học thuyết về chân lý tối hậu nơi 

các Hình thể bất biến của Plato. Dù khác biệt phương pháp, triết học Hy Lạp và tôn giáo phương 

Tây cùng chia sẻ khát vọng tìm kiếm Thực tại tối hậu—dù được gọi là Nhất Thể, sự Thiện hay 

Thiên Chúa Tạo Hóa—và cùng khẳng định tính phổ quát của chân lý vượt trên giới hạn văn hóa. 

Hai truyền thống liên tục tương tác. Triết học luôn đặt câu hỏi về thần linh và linh hồn, trong khi 

tôn giáo phương Tây thường vận dụng khái niệm và phương pháp triết học. Học thuyết về nhân 

đức của Aristotle tương ứng với luân lý Kitô giáo về các nhân đức trụ và đối thần. Triết học tìm 

cách hiểu tương quan con người – vũ trụ – thần linh qua thị kiến trí tuệ, còn thần học Kitô giáo 

dùng phạm trù triết học để giải minh mạc khải Kinh Thánh. 

Triết học tập trung vào các vấn đề như tính vĩnh cửu của Thượng đế, nguồn gốc vũ trụ, bất tử linh 

hồn, sa ngã và hành trình trở về nguyên thủy; tôn giáo gắn liền với cộng đoàn, nghi lễ và kinh điển. 

Cả hai cùng bắt nguồn từ truyền thống tra vấn Hy Lạp, đặc biệt qua Socrates, Plato, Aristotle và 

Plotinus. Do Thái giáo và Kitô giáo xây nền trên mạc khải chứ không chỉ lý trí tự trị. Cựu Ước kể 

lịch sử sáng tạo, giao ước và cứu độ của Thiên Chúa hằng sống (Xh 3:14; Is 45:5–7). Kitô giáo tuyên 

xưng mặc khải trọn vẹn nơi Đức Giêsu Kitô – Logos nhập thể (Ga 1:14) – Đấng chết và phục sinh 

để cứu độ nhân loại. Đức tin (pistis) là sự tín thác vào lời hứa Thiên Chúa, thể hiện qua phụng vụ, 

luật giới và bí tích. Truyền thống Kitô giáo không chỉ là hệ thống tín điều mà còn là thực tại phụng 

vụ – cộng đoàn, nơi tín điều được sống và thực hiện. 

Dẫu vậy, triết học và thần học phát triển theo hai phương thức song hành. Triết học dựa trên lý 

luận – kinh nghiệm và mở cho phản biện; thần học tiếp nhận chân lý từ thẩm quyền Thiên Chúa 

và giải thích trong truyền thống sống động. Xung đột xuất hiện khi hai phương thức đưa ra khẳng 

định trái ngược, điển hình như án lệnh 1277 tại Paris đối với các luận đề của Aristotle bị xem là 

trái đức tin. Đến Thời Khai sáng, sự phân tách càng mạnh khi Kant giới hạn tôn giáo vào lý trí 

thực hành. Nhưng mối quan hệ giữa minh triết Hy Lạp và đức tin phương Tây vẫn là tương tác 

phong phú của giao thoa và song hành: triết học cung cấp ngôn ngữ khái niệm cho thần học, còn 

đức tin mở cho triết học chân trời siêu hình – hiện sinh mới.  

Socrates và truy vấn ý nghĩa của “mộ đạo” 

Trong hành trình truy vấn đời sống thiện hảo, triết học Hy Lạp đã 

thay thế ngôn ngữ thi ca và sấm ngôn bằng hình thức văn xuôi đối 

thoại. Socrates kiên trì đặt lại những câu hỏi căn bản về bản chất 

đời sống đạo đức: công lý là gì, mộ đạo là gì, đức hạnh là gì. Khác 

với các Sophist—những người tự xưng là bậc trí giả nhưng thường 

bất lực trong việc biện minh cho lập luận của mình—Socrates 

khẳng định ông không sở hữu chân lý, mà chỉ chất vấn những kẻ 

tưởng rằng mình biết. 



Trong truyền thống Hy Lạp, sophia được hiểu như hình thức cao nhất của tri thức: sự thấu hiểu các 

nguyên lý tối hậu của thực tại. Các nhà tư tưởng tiền-Socrates tìm cách giải thích nguồn gốc và 

trật tự vũ trụ bằng các nguyên nhân tự nhiên, qua đó thay thế mythos bằng logos.2  Những nhân vật 

như Heraclitus và Parmenides truy tìm archē—nguyên lý bất biến ẩn sau dòng biến đổi của hiện 

tượng. Cuộc truy tìm này sớm mang chiều kích luân lý: logos của Heraclitus không chỉ là trật tự 

vũ trụ mà còn là chuẩn mực định hướng đời sống con người. Khôn ngoan, vì thế, là sự hiểu biết 

về nguyên nhân nền tảng, bản tính của hiện hữu và trật tự đạo đức của thế giới—một tiến trình 

mang tính biện chứng, khởi đi từ sự đoạn tuyệt với tư duy thần thoại. 

Đối với Socrates, khôn ngoan gắn liền với tự tri và liêm chính luân lý. Khiêm tốn trí thức—ý thức 

về giới hạn hiểu biết của bản thân—là điều kiện tiên quyết để tiến tới chân lý. Socrates chuyển 

trọng tâm triết học sang lĩnh vực đạo đức và hiện sinh, xem minh triết là tri thức về chính mình và 

là thực hành truy vấn luân lý. Plato mở rộng truy vấn này thành một hệ thống siêu hình học và 

nhận thức luận về các Hình thể—những thực tại bất biến và vĩnh cửu như Công lý, Cái Đẹp và Sự 

Thiện—vượt lên trên thế giới cảm tính. Aristotle, ngược lại, kết hợp quan sát kinh nghiệm với lý 

luận mục đích, xác định sự thiện tối hậu (eudaimonia) là đời sống đức hạnh theo lý trí. Trong cả hai 

trường hợp, minh triết phản ánh trí tuệ thần linh và hoàn tất tiềm năng cao nhất nơi con người như 

một hữu thể có lý trí, đạt tới sự viên mãn qua chiêm niệm. 

Các trường phái hậu kỳ như Khắc Kỷ và Khoái Lạc tiếp tục phát triển triết học như một bios—

một nếp sống toàn diện—nhắm đến sự bình thản (ataraxia) hoặc hòa hợp với tự nhiên. 3 Dù khác 

biệt về mục tiêu và phương pháp, các trường phái này chia sẻ niềm xác tín rằng lý trí có khả năng 

tiếp cận chân lý về thực tại tối hậu. 

Những đối thoại sớm của Plato tìm cách định nghĩa một khái niệm trung tâm của đời sống đạo 

đức—mộ đạo, công lý, tiết độ. Socrates không đưa ra học thuyết của riêng mình, mà buộc người 

đối thoại phải tự trình bày quan điểm, sau đó khảo sát chúng bằng hệ thống câu hỏi phản biện. Các 

cuộc đối thoại thường kết thúc trong aporia—tình trạng bế tắc nhận thức—nơi người tham gia nhận 

ra sự thiếu hiểu biết của chính mình. Chính phương pháp này đã gây phẫn nộ và góp phần dẫn đến 

bản án tử hình dành cho Socrates vì tội “bất kính với thần linh.” 

Đối thoại Euthyphro xoay quanh câu hỏi căn bản: “Mộ đạo là gì?” Euthyphro, tự tin tuyệt đối vào 

sự hiểu biết của mình, thậm chí kiện cha ra tòa vì cho rằng đó là hành vi mộ đạo. Euthyphro khởi 

đầu từ định nghĩa “mộ đạo là điều các thần yêu thích.” Nhưng vì các thần Hy Lạp thường bất đồng, 

định nghĩa này được sửa thành “điều tất cả các thần yêu thích.” Tuy nhiên, câu hỏi then chốt là: 

các thần yêu thích điều đạo đức vì nó vốn là đạo đức, hay điều ấy trở nên đạo đức vì được thần 

yêu thích? Plato kết luận rằng phải tồn tại một “Hình thể” của đạo đức làm chuẩn tắc, nhờ đó thần 

linh mới yêu thích nó, vì nguyên lý đạo đức phải được đặt cao hơn ý chí thần linh. Trong thần học, 

lập luận này được tái hiện dưới hình thức câu hỏi: điều thiện là thiện vì Thiên Chúa truyền dạy, 

 
2 Xem: Kirk, Raven & Schofield, The Presocratic Philosophers, 1983. 
3 Xem: Long & Sedley, The Hellenistic Philosophers, 1987. 



hay Thiên Chúa truyền dạy vì nó vốn thiện? Qua đó, triết học xuất hiện như một lời mời gọi mang 

tính tôn giáo: tự phê phán và khiêm tốn trước chân lý. 

Plato và hành trình tìm kiếm chân lý 

Triết học Plato mở ra một trong những viễn tượng có ảnh hưởng sâu rộng nhất đối với lịch sử nhận 

thức và linh đạo phương Tây. Khởi điểm của viễn tượng này có thể truy về vấn đề Socrates nêu ra 

trong Euthyphro: làm thế nào xác định bản chất của một phẩm tính luân lý như “mộ đạo”. Socrates 

từ chối những ví dụ rời rạc về hành vi mộ đạo, bởi chúng không chạm tới điều ông tìm kiếm—một 

yếu tính phổ quát mà mọi hành vi mộ đạo đều tham dự vào. Từ yêu cầu ấy, Plato triển khai một hệ 

thống siêu hình học trong đó Hình Thể (Form) được xác lập như nền tảng của cả tri thức lẫn hiện 

hữu. 

Theo Thuyết Hình Thể, mỗi Hình Thể là một bản thể phổ quát, vĩnh 

cửu và bất biến, tồn tại độc lập với các sự vật khả giác vốn chỉ là 

những tham dự bất toàn hay những mô phỏng của chúng. Quan hệ 

này thường được Plato minh họa bằng sự đối chiếu giữa hình tam 

giác vẽ bằng phấn và tam giác lý tưởng của hình học: cái trước luôn 

khiếm khuyết và biến đổi, trong khi cái sau giữ tính tất yếu và chuẩn 

mực. Trong trật tự ấy, thế giới cảm tính luôn trôi chảy trong thời 

gian, còn thế giới Hình Thể cấu thành lãnh vực khả tri đích thực, chỉ có thể tiếp cận bằng trí tuệ 

thuần lý. 

Trong Cộng hòa, Plato trình bày cấu trúc nhận thức này qua dụ ngôn Cái Hang. Con người bị giam 

hãm trong thế giới cảm tính giống như những tù nhân chỉ nhìn thấy các bóng hình và lầm tưởng 

chúng là thực tại tối hậu. Việc bước ra khỏi hang tượng trưng cho hành trình tri thức và hoán cải 

nội tâm, trong đó linh hồn dần hướng về ánh sáng mặt trời—biểu tượng của Hình Thể Thiện (Form 

of the Good), nguyên lý tối thượng ban phát hữu thể, thiện tính và khả tri cho mọi tồn tại. Dụ ngôn 

này không chỉ phản ánh bi kịch của Socrates—người đã chiêm ngắm chân lý rồi quay lại khai sáng 

đồng loại và phải chịu án tử—mà còn trở thành hình ảnh nền tảng cho linh đạo hướng thượng của 

truyền thống phương Tây. 

Từ đây, triết học Plato nuôi dưỡng một linh đạo trí thức, trong đó tri thức và thanh luyện nội tâm 

gắn bó mật thiết với nhau. Trong Meno, Plato đối diện nghịch lý tri thức: làm thế nào con người có 

thể tìm kiếm điều mình chưa biết? Câu trả lời của ông là học thuyết Hồi tưởng (anamnesis): học 

hỏi không phải là tiếp thu cái hoàn toàn mới, mà là sự nhớ lại những gì linh hồn đã từng chiêm 

ngắm trước khi nhập thể. Những khoảnh khắc “bừng sáng” trong toán học hay tri thức tất yếu cho 

thấy hiểu biết mang cấu trúc của hồi quang, đồng thời giả định tiền hữu của linh hồn và mối tương 

quan nguyên thủy của nó với các Hình Thể. 

Trong Phaedo, Plato tiếp tục triển khai viễn tượng này qua các lập luận về sự bất tử của linh hồn, 

được đặt vào bối cảnh những giờ phút cuối đời của Socrates. Linh hồn gắn chặt với thân xác và 

dục vọng sẽ còn bị cuốn vào vòng sinh tử; ngược lại, linh hồn được thanh luyện khỏi các ràng 



buộc vật chất sẽ trở về thế giới Hình Thể. Phaedrus mở rộng chiều kích này thành một chu trình 

hoàn chỉnh: từ thị kiến nguyên thủy các Hình Thể, đến sự sa ngã vào thân xác, và cuối cùng là 

hành trình thăng thượng trở lại bằng tri kiến. Trong khung cảnh ấy, hồi tưởng không chỉ là thao tác 

nhận thức, mà còn là eros siêu hình—khát vọng trở về nguồn cội, hướng đến cái Đẹp và cái Thiện 

đã in dấu nơi linh hồn từ khởi nguyên. Chủ đề eros đạt đến diễn tả trọn vẹn trong Symposium qua 

hình ảnh “nấc thang tình yêu”: từ vẻ đẹp thân xác, tiến đến vẻ đẹp của linh hồn có đức hạnh, và 

sau cùng là chiêm ngắm Cái Đẹp tuyệt đối. Triết học, theo Plato, vì thế không phải là hoạt động lý 

luận thuần túy, mà là một hành trình biến đổi nội tâm, nơi tình yêu trở thành động lực đưa linh hồn 

vượt qua cái đẹp phù du để hướng đến Mỹ vĩnh cửu. 

Tuy nhiên, chính viễn tượng ấy cũng đặt ra một vấn đề nhân học then chốt. Nếu quê hương đích 

thực của linh hồn là cõi Hình Thể phi vật chất và bất biến, thì sự bất tử có hàm ý đánh đổi ký ức 

lịch sử, tính cá thể và căn tính nhân vị hay không? Câu hỏi này trở thành điểm giao thoa nhưng 

cũng là ranh giới phân biệt giữa Platonism và thần học Kitô giáo trung cổ, vốn nhấn mạnh cứu độ 

cá nhân, sự phục sinh của thân xác và ý nghĩa không thể thay thế của lịch sử con người. Tại giao 

điểm này, triết học Plato không chỉ cung cấp một mô hình siêu hình về tri thức và bản thể, mà còn 

đặt nền cho một linh đạo hướng thượng, xoay quanh linh hồn bất tử và hành trình quy hướng về 

Thiện–Mỹ tuyệt đối. Đây là một lời mời gọi bền bỉ: từ bỏ cái phù du, hướng về điều bất biến, và 

yêu mến cái vĩnh cửu. 

Aristotle kết nối chiêm niệm vũ trụ với hạnh phúc con người 

Sau khi khảo sát linh hồn và mối tương quan của nó với các Hình 

Thức vĩnh cửu trong tư tưởng Plato, ta có thể chuyển sang vấn đề 

ý nghĩa tôn giáo của thế giới tự nhiên trong truyền thống Platonist, 

đặc biệt qua tư tưởng của Aristotle—học trò xuất sắc nhất của Plato, 

đồng thời là người cải biến triệt để di sản ấy. Một điểm xuất phát 

thích hợp là Timaeus, nơi Plato trình bày vũ trụ như một trật tự được 

kiến tạo bởi Demiurge, vị thợ thủ công thần linh, sử dụng các Hình 

Thức như những mẫu gốc để hình thành thế giới. Timaeus nhấn 

mạnh rằng thế giới khả giác không phải là điều xấu xa cần phủ 

nhận, mà là hình ảnh phản chiếu—dù bất toàn—của thế giới khả tri; vì thế, thân xác và vật chất 

mang một giá trị tích cực nhất định. Vũ trụ hữu hình được mô tả như một sinh thể sống động, được 

điều phối bởi Linh Hồn Vũ Trụ (World-Soul) như nguyên lý vận động và trật tự. 

Tuy nhiên, khoảng cách giữa thế giới Hình Thức thuần lý và thế giới vật chất trong Plato vẫn quá 

sâu, đến mức Aristotle phê phán thầy mình vì đã tách biệt hai trật tự hiện hữu đến nỗi không thể 

giải thích thỏa đáng sự hiện diện của Hình Thức nơi các sự vật cụ thể. Chống lại cả chủ nghĩa vật 

luận lẫn thuyết siêu việt thuần túy, Aristotle giữ lại khái niệm Hình Thức nhưng đặt nó ngay trong 

sự vật: Hình Thức không tồn tại ở một cõi biệt lập, mà hiện thân như nguyên lý cấu trúc và khả tri 

của từng hữu thể. Nhờ đó, triết học được định hình như khoa học về cái đang là—vừa mang chiều 

kích hình nhiêu, vừa khả nghiệm trong tự nhiên. 



Trong vũ trụ luận cổ đại, bầu trời sao được xem là lãnh vực của các thực tại bất tử, với các thiên 

cầu vận hành theo những quỹ đạo tròn hoàn hảo quanh Trái Đất. Nếu Plato quy chuyển động ấy 

về Linh Hồn Vũ Trụ, thì Aristotle thay thế bằng khái niệm Động Cơ Bất Động (Unmoved First 

Mover). Lập luận nền tảng của ông—về sau trở thành trụ cột cho nhiều chứng minh thần học—cho 

rằng chuỗi nguyên nhân không thể kéo dài vô hạn; do đó, phải có một nguyên lý tối hậu, bất động 

nhưng làm phát sinh mọi vận động. Nguyên lý ấy chính là Thiên Chúa. 

Thiên Chúa của Aristotle không vận hành vũ trụ như một tác nhân cơ học, mà lôi kéo nó bằng sự 

hoàn thiện tuyệt đối: các thiên cầu chuyển động vì khao khát mô phỏng sự viên mãn của Người. 

Thiên Chúa là Nous—Trí Tuệ thuần túy—luôn chiêm niệm chính mình trong hạnh phúc trọn vẹn. 

Quan trọng hơn, Aristotle cho rằng khi trí tuệ con người nhận biết Hình Thể tách khỏi vật chất, nó 

trở nên đồng nhất với chính Hình Thể được biết. Từ đây nảy sinh cách diễn giải nổi bật trong 

truyền thống cổ điển và trung cổ: active intellect—trí tuệ tác động—được hiểu như mang chiều 

kích thần linh, thậm chí được đồng nhất với Thiên Chúa. Hành vi chiêm niệm chân lý, do đó, 

không chỉ là mô phỏng điều thiêng liêng, mà là một hình thức tham dự vào chính sự sống thần 

linh: tri thức không còn đơn thuần là “biết về” Thiên Chúa, mà là “ở trong” Thiên Chúa. 

Chính trong viễn tượng ấy, Aristotle xác định hạnh phúc tối hậu của con người (eudaimonia) không 

nằm ở khoái cảm, mà ở đời sống chiêm niệm—lối hiện hữu gần với thần linh nhất. Khác với Plato, 

con đường này không đòi hỏi sự “thoát xác”: ngay trong thân xác, con người vẫn có thể đạt đến 

phúc phận cao nhất khi trí tuệ vận hành ở đỉnh cao của nó. Triết học vì thế trở thành con đường 

đặc tuyển để nhân tính vươn lên chiều kích thiêng liêng. Aristotle xem mọi hữu thể như đang 

hướng về sự hoàn tất thích hợp với bản tính của mình: hòn đá rơi, lửa bốc lên, cây tìm ánh sáng, 

sinh vật tìm sự sống và sinh sản. Thế giới tự nhiên không phải là hỗn loạn ngẫu nhiên, mà là một 

trật tự hướng thiện. Trên bình diện đạo đức, điều này hàm ý rằng mục đích tự nhiên của con người 

là hạnh phúc—được hiểu không phải như khoái lạc, mà như sự thành tựu trọn vẹn năng lực cao 

nhất của con người: trí tuệ chiêm niệm chân lý. Khi truyền thống Kitô giáo tiếp nhận Aristotle, 

eudaimonia được chuyển dịch thành beatitudo, và thị kiến hạnh phúc tuyệt đối được diễn tả như 

visio beatifica—chiêm ngắm Thiên Chúa bằng con mắt của trí tuệ được hoàn tất trong ân sủng. 

Khôn ngoan và đức hạnh 

Plato trao cho sophia một chiều kích siêu việt: khôn ngoan là hành 

trình thăng tiến của linh hồn từ “hang động” của doxa đến Ý niệm 

Sự Thiện. Theo đó, minh triết là sự tham dự vào thực tại vĩnh cửu 

và bất biến. Aristotle tiếp nhận viễn tượng này, đồng thời tái cấu trúc 

nó theo hướng nội tại hóa, khi đặt nền tảng khôn ngoan vừa trong tri 

thức lý thuyết (sophia)—hiểu biết về các nguyên nhân đầu tiên—vừa 

trong khôn ngoan thực hành (phronēsis) định hướng hành động luân 

lý (Nicomachean Ethics VI). Trong truyền thống Hy Lạp cổ điển, khôn 

ngoan vì thế được hiểu như một nhân đức trí tuệ, đạt tới qua kỷ luật lý luận, rèn luyện luân lý và 

đời sống chiêm niệm. 



Cả Plato lẫn Aristotle đều đặt aretē (đức hạnh) vào trung tâm nhân sinh quan và coi đó là điều kiện 

tất yếu của sự mãn nguyện (eudaimonia). Đức hạnh được hiểu như một trạng thái bền vững của 

tính nết, bảo đảm khả năng hành động phù hợp với thiện hảo, luôn gắn liền với vấn đề bản tính 

hữu thể và cứu cánh của đời sống con người. Plato tiếp cận câu hỏi này trong khung bản thể học, 

nhấn mạnh tính khả tri của các thực tại có bản tính xác định; Aristotle làm rõ chiều kích hoạt động 

(energeia) và cứu cánh (telos) nội tại của mỗi hữu thể. Dù khác biệt phương pháp, cả hai đều coi 

psychē là nguyên lý sự sống: với Plato, linh hồn mang cấu trúc bất biến và hướng thượng; với 

Aristotle, nó là nguyên nhân đệ nhất của đời sống hữu thể. Con người, với tư cách hữu thể có lý 

trí, đạt tới đời sống luân lý đích thực khi sống phù hợp với bản tính cao quý của mình. 

Thất bại của Socrates trong việc định nghĩa phổ quát lòng sùng kính đã tạo tiền đề cho Plato triển 

khai học thuyết các Hình Thể. Dụ ngôn Hang Động minh họa mối tương quan giữa thế giới khả 

giác và khả tri, đồng thời khẳng định khả năng của linh hồn vươn tới các nguyên lý tối cao. Hành 

trình ấy vừa mang tính nhận thức vừa mang chiều kích tâm linh: linh hồn, bất tử nhưng bị giam 

cầm trong thân xác, nhận biết chân lý qua hồi tưởng, còn eros hướng về Cái Đẹp và Cái Thiện biểu 

lộ ký ức siêu hình đã được khắc ghi từ khởi nguyên. Tuy nhiên, trong viễn tượng này, Thiên Chúa 

của các triết gia vẫn chủ yếu được hiểu như Nguyên lý Tối cao của chiêm niệm hơn là đối tượng 

của việc thờ phượng mang tính tôn giáo. 

Trên bình diện vũ trụ luận, Plato nói đến demiurge sắp đặt vũ trụ theo các Ý niệm, còn Aristotle 

khẳng định trật tự tự nhiên được vận hành bởi Nguyên Nhân Tiên khởi—Trí tuệ thần linh tự chiêm 

niệm chính mình. Plotinus tiếp tục và hệ thống hóa hai truyền thống ấy trong học thuyết phát tỏa 

(emanation), kiến tạo một trật tự hướng thượng gồm Nhất Thể, 

Trí Tuệ, Linh Hồn và thế giới vật chất. Đức hạnh là tiến trình 

thanh luyện đưa linh hồn trở về nguồn cội thần linh, đạt tới 

hợp nhất huyền nhiệm với Nhất Thể. Trong viễn tượng này, 

việc truy tìm khôn ngoan đồng thời là con đường dẫn tới hạnh 

phúc đích thực và sự hòa điệu của linh hồn với trật tự lý tính 

của vũ trụ. Minh triết trở thành một lối sống theo lý trí và chân lý. Từ Plato và Aristotle đến 

Plotinus, truyền thống Hy Lạp đã kiến tạo một tầm nhìn tổng thể về vũ trụ như một trật tự có mục 

đích, trong đó tri thức là hình thức hiệp thông với điều thiêng liêng, và triết học trở thành đời sống 

tôn giáo của lý trí—con đường đưa linh hồn trở về với Nhất Thể. 

Từ Septuagint đến Tin Mừng 

Thuật ngữ Septuagint (LXX) hay “Bản Bảy Mươi” là tên gọi hiện đại dành cho tập hợp các bản 

Kinh Thánh Do Thái, cùng một số tác phẩm Do Thái khác được dịch hoặc sáng tác trực tiếp bằng 

Hy Lạp.4 Truyền thuyết này, xuất hiện sớm nhất vào cuối thế kỷ II TCN trong Thư Aristeas và được 

 
4 Emanuel Tov, Textual Criticism of the Hebrew Bible, 3rd ed. (Minneapolis: Fortress Press, 2012), 131–150; Letter of Aristeas 

§§301–307; Philo of Alexandria, De vita Mosis II.25–44. 

 



Philô thành Alexandria phát triển, nhằm khẳng định uy tín và tính chính thống của bản dịch Hy 

Lạp trong cộng đồng Do Thái hải ngoại.² 

Về mặt lịch sử–xã hội, truyền thuyết ấy phục vụ chức năng hợp thức hóa việc sử dụng Kinh Thánh 

Hy Lạp, đặc biệt tại Alexandria, nơi người Do Thái đã hội nhập sâu vào thế giới Hellenistic.5 Các 

bằng chứng ngôn ngữ và khảo cổ cho thấy Ngũ Thư được dịch vào thế kỷ III TCN tại Ai Cập, trong 

bối cảnh Hy Lạp trở thành ngôn ngữ chủ đạo của hành chính, giáo dục và thương mại.⁴ Văn phong 

Hy Lạp của bản dịch này gần với koine hơn là Hy Lạp văn chương cao cấp, phản ánh nhu cầu sử 

dụng thực tế của các cộng đồng Do Thái nói tiếng Hy Lạp.⁵ Theo thời gian, các sách Kinh Thánh 

khác cũng được dịch, với phong cách không đồng nhất: có bản diễn đạt tương đối tự do để tạo 

tiếng Hy Lạp trôi chảy, có bản lại bám sát nguyên văn Do Thái. Quá trình sao chép và hiệu đính 

kéo dài đã tạo nên nhiều dị bản, khiến lịch sử truyền bản của Septuagint trở nên đặc biệt phức tạp. 

Ảnh hưởng của Septuagint đối với Kitô giáo là mang tính nền tảng.6 Tân Ước được viết bằng tiếng 

Hy Lạp và thường phản ánh trực tiếp từ vựng, cú pháp của Kinh Thánh Hy Lạp. Trong một số 

trường hợp, chính cách dịch Hy Lạp đã định hình thần học Kitô giáo về sau, như việc dịch nephesh 

thành psychē (đặt nền cho ngôn ngữ “linh hồn”), hay ‘almah trong Isaia 7 thành parthenos, góp phần 

quan trọng vào tín lý thụ thai đồng trinh. Do đó, Septuagint không chỉ là bản dịch, mà là một môi 

trường diễn giải. Từ góc nhìn Do Thái, việc dịch Kinh Thánh sang Hy Lạp không phải là một “sai 

lầm”, mà phản ánh sự tự tin văn hóa của các cộng đồng hải ngoại—những cộng đồng vừa trung 

thành với truyền thống tôn giáo, vừa tham dự trọn vẹn vào đời sống trí thức Hy Lạp. Không có 

Kinh Thánh Hy Lạp, sự lan rộng của Kitô giáo trong thế giới Địa Trung Hải hẳn sẽ khó diễn ra, 

hoặc ít nhất sẽ mang một hình thức rất khác. 

Các văn bản Kitô giáo sơ khai, đặc biệt các Tin Mừng, được hình thành trong một “khí quyển” 

Hellenistic sâu đậm.7 Việc sử dụng tiếng Hy Lạp không chỉ là hệ quả của quyền lực chính trị Rôma, 

mà phản ánh thực tại văn hóa–trí thức của thời đại. Điều này đặt ra một câu hỏi phê phán: liệu 

truyền thống Kitô giáo được định hình mạnh bởi Phaolô có che khuất những lớp nghĩa Hy Lạp 

hiện diện trong các Tin Mừng, đặc biệt Tin Mừng Gioan? 

Trong bối cảnh ấy, thần học khôn ngoan (sophia / sapientia) trở thành điểm giao thoa giữa triết 

học Hy Lạp và Kinh Thánh Do Thái. Trong truyền thống Do Thái, ḥokmāh là nghệ thuật sống ngay 

thẳng trước mặt Thiên Chúa, gắn với phân định luân lý và lòng kính sợ: “Kính sợ Đức Chúa là 

khởi đầu của khôn ngoan” (Cn 9:10). Các Kitô hữu tiên khởi đọc lại truyền thống này dưới ánh sáng 

của Đức Kitô, được công bố là “sức mạnh và sự khôn ngoan của Thiên Chúa” (1 Cr 1:24). Thần học 

Logos của Gioan đồng hóa Ngôi Lời vĩnh cửu—nhờ đó muôn vật được tạo thành (Ga 1:3)—với 

Khôn ngoan được nhân cách hóa trong Châm Ngôn 8.8 

 
5 Sidney Jellicoe, The Septuagint and Modern Study (Oxford: Clarendon Press, 1968); Natalio Fernández Marcos, The Septuagint 

in Context (Leiden: Brill, 2000), chs. 1–3. 
6 Plutarch, Moralia; Christopher P. Jones, Plutarch and Rome (Oxford: Oxford University Press, 1971). 
7 Plotinus, Enneads V–VI; A. H. Armstrong, Plotinus, 2 vols. (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1966–1988). 
8 Henry Chadwick, The Early Church (London: Penguin, 1993), chs. 2–4. 



Trọng tâm triết học–thần học nằm ở khái niệm logos. Trong truyền thống Plato và Tân-Plato, logos 

không chỉ là “lời nói”, mà là nguyên lý khả tri của thực tại—cấu trúc thông minh nội tại làm cho 

hữu thể trở nên hiểu được. Vì thế, khi Gioan đồng nhất logos với thần tính, Tin Mừng có thể được 

đọc như một tuyên bố sâu sắc về ánh sáng soi trí và tính khả tri của hữu thể. Truyền thống Hy Lạp 

cũng gắn chặt logos với mệnh lệnh “Hãy biết mình” (gnōthi seauton).9 Việc truy vấn tự ngã không 

chỉ mang tính tâm lý, mà mang chiều kích nhân học và linh đạo: tự ngã như nơi giao thoa giữa cá 

vị và siêu việt. Từ đó có thể thấy Kitô giáo thời đầu không phải một khối đồng nhất, mà là một 

không gian diễn giải đa dạng. Giống như Socrates, Đức Giêsu không để lại tác phẩm trực tiếp, mà 

được truyền lại qua các môn đồ và các cộng đồng diễn giải. 

Triết học Kitô giáo sơ khai 

Khi tư tưởng Kitô giáo còn ở giai đoạn hình thành, thế 

giới Hy–La đang chứng kiến một giai đoạn phục hưng 

muộn của triết học cổ điển, đặc biệt là Plato và Aristotle. 

Plutarch (46–120), một trong những đại diện tiêu biểu của 

truyền thống Plato, không chỉ nổi tiếng với Parallel Lives 

mà còn để lại một corpus triết học đồ sộ trong Moralia, 

nơi ông phê phán mạnh mẽ Khắc kỷ và Khoái lạc. Tuy 

nhiên, vào giai đoạn hoàng hôn của Cổ đại, chính triết lý 

Plato chứ không phải Aristotle—mới là dòng tư tưởng chi phối đời sống trí thức. 10 

Đỉnh cao của triết lý Plato ngoại giáo là Plotinus (205–270), người sáng lập Tân Plato giáo. Trung 

tâm hệ thống của ông là “Đấng Một” (The One), nguyên lý tuyệt đối vượt trên hữu thể và thiện hảo, 

từ đó mọi cấp độ thực tại phát xuất qua tiến trình emanatio: Trí tuệ (Nous), Linh hồn (Soul) và thế 

giới vật chất. Dù học phái Plotinus tại Rôma không tồn tại lâu dài, tư tưởng của ông nhanh chóng 

được lan truyền và để lại dấu ấn sâu đậm, đặc biệt trong môi trường Kitô giáo. 

Song song với đó, trong thế giới Do Thái–Hy Lạp, Philô thành Alexandria đã tiên phong trong 

việc tổng hợp mạc khải Kinh Thánh với triết học Plato và Khắc kỷ.11 Việc ông đồng nhất Khôn 

ngoan Thiên Chúa với Logos đã tạo nên một nhịp cầu khái niệm quan trọng giữa siêu hình học Hy 

Lạp và thần học Kinh Thánh—một tiền đề có ảnh hưởng lâu dài đến tư tưởng Kitô giáo. 

Những cuộc gặp gỡ quyết định giữa triết học Hy Lạp và Kitô giáo diễn ra trong thời kỳ Giáo phụ. 

Các nhà hộ giáo như Giustinô Tử đạo (100–165) coi triết học Hy Lạp như một propaideia, tức sự 

chuẩn bị trí thức dẫn con người đến với Đức Kitô, Ngôi Lời là nguồn mạch của mọi chân lý. Như 

Giustinô khẳng định: “Bất cứ điều gì chân thật được nói ra bởi bất cứ ai, đều thuộc về chúng ta, 

những Kitô hữu” (Second Apology 13). 

 
9 Rowan Williams, Augustine and the Psalms (2011). 
10 A. A. Long, Hellenistic Philosophy (1986). 
11 Philo, De opificio mundi; Legum allegoriae. 

 



Clêmentê thành Alexandria (150–215) tiếp tục phát triển quan điểm này khi gọi triết học là ân huệ 

Thiên Chúa ban cho người Hy Lạp, tương tự như Luật được ban cho người Do Thái, cả hai đều 

hướng về Đức Kitô. Truyền thống Kitô học về Khôn ngoan—đặc biệt qua cách đọc Châm Ngôn 

8—được Origen, người kế nhiệm Clêmentê, là một trong những trí tuệ táo bạo nhất của Kitô giáo 

sơ khai.12 Dù tự xem mình trên hết là nhà chú giải Kinh Thánh, ông chịu ảnh hưởng sâu sắc từ 

Platonism Alexandria, đặc biệt qua Ammonius Saccas. Origen tiếp nhận những ý tưởng gây tranh 

cãi—như tiền hiện hữu của linh hồn, cứu độ phổ quát (apokatastasis), và cách hiểu Plato về thân 

xác phục sinh—khiến ông xung đột với giới giáo phẩm. Tuy nhiên, chính trong thời gian lưu vong, 

ông đã sử dụng triết học để biện hộ cho Kitô giáo trước các công kích của Celsus (Contra Celsum), 

đặc biệt xoay quanh Thiên Chúa, tự do và linh hồn bất tử. 

Sự kết hợp giữa sophia Hy Lạp và ḥokmāh Kinh Thánh đã mở đường cho tổng hợp Kitô giáo thời 

Trung Cổ, đạt đến hình thức kinh điển nơi Augustinô thành Hippo. Chịu ảnh hưởng sâu đậm của 

Plato và Tân Plato, Augustinô đã tái cấu trúc hành trình thăng hoa của Plotinus thành một thần học 

về ân sủng (Confessiones VII; De Trinitate XV). Ngài phân biệt giữa Khôn ngoan vĩnh cửu của Thiên 

Chúa (sapientia Dei) và tri thức tạm thời của các khoa học nhân văn, đồng thời đồng nhất Khôn 

ngoan Thiên Chúa với Ngôi Con, Đấng soi sáng linh hồn để nhận biết và yêu mến Thiên Chúa. Lộ 

trình Plato về sự trở về nội tâm được Augustinô nội tâm hóa, nhưng được đặt hoàn toàn dưới tính 

ưu tiên của ân sủng. Trong viễn tượng này, triết học Hy Lạp—vốn xem khôn ngoan như sự tham 

dự vào lý trí vĩnh cửu—được thần học Kitô giáo tiếp nhận và tái định hướng trong tương quan cá 

vị với Thiên Chúa Ba Ngôi.13 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

Lý Trí Tìm Kiếm Sự Khôn Ngoan thời Cổ Đại. Joseph Tân Nguyễn OFM (NXB Hoàng Mai, 2026) 

 
12 Étienne Gilson, The Christian Philosophy of St. Augustine (New York: Random House, 1960). 
13 Rowan Williams, Augustine and the Psalms (Oxford: Oxford University Press, 2011). 

 


